
༈

ཆོོ་ག་ཤིིན་ཏུུ་བསྡུུས་པ།
༈ སྤྱན་རས་གཟིིགས་སེངྒེ་སྒྲའི་སྒྲུབ་ཐབས། 

SADHANA OF THE 
AVALOKITESHVARA SIMHANADA 

(LION’S ROAR)
Based on the Great Victorious Drikungpa

TIBETAN MEDITATION CENTER  
2026





སྐྱབས་འགྲོོ་སེམས་བསྐྱེད།
Refuge and Generation of Bodhicitta

སངས་རྒྱས་ཆོས་དང་ཚོགས་ཀྱི་མཆོག་རྣམས་ལ། །བྱང་ཆུབ་བར་དུ་བདག་ནི་སྐྱབས་སུ་མཆི། ། 
བདག་གིས་སྦྱིན་སོགས་བགྱིིས་པའི་བསོད་ནམས་ཀྱིས། །འགྲོོ་ལ་ཕན་ཕྱིར་སངས་རྒྱས་འགྲུབ་པར་ཤོག །
ཅེས་ལན་གསུམ།

sang gyé chö dang tsok kyi chok nam la/   jang chup bar du dak ni kyap su chi/   
dak gi jin sok gyi pé sö nam kyi/   dro la pen chir sang gyé drup par shok/   x3

In the Buddha, Dharma and supreme assembly, I take refuge until awakening. 
Through the merit of practicing generosity and the other pāramitās, may I 
attain buddhahood for the benefit of beings. Three times.

མ་ནམ་མཁའ་དང་མཉམ་པའི་སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་བདེ་བ་དང་བདེ་བའི་རྒྱུ་དང་ལྡན་པར་གྱུར་ཅིག །སྡུག་
བསྔལ་དང་སྡུག་བསྔལ་གྱིི་རྒྱུ་དང་བྲལ་བར་གྱུར་ཅིག །སྡུག་བསྔལ་མེད་པའི་བདེ་བ་དང་མི་འབྲལ་བར་གྱུར་
ཅིག །ཉེ་རིང་ཆགས་སྡང་གཉིས་དང་བྲལ་བའི་བཏང་སྙོམས་ལ་གནས་པར་གྱུར་ཅིག། ཅེས་ལན་གསུམ་དང་།

ma nam kha dang nyam pé sem chen tam ché de wa dang de wé gyu dang den 
par gyur chik/   duk ngel dang duk ngel gyi gyu dang drel war gyur chik/   duk 
ngel mé pé de wa dang mi drel war gyur chik/   nyé ring chak dang nyi dang drel 
wé tang nyom la né par gyur chik/   x3

The Four Immeasurables:    May all mother sentient beings, limitless as space, have 
happiness and the causes of happiness. May they be freed from suffering and 
the causes of suffering. May they not be separated from the happiness that is 
free from suffering. May they dwell in equanimity, free from any bias of 
attachment or aversion. Three times

1



མཆོད་པ་བསངས་སྦྱངས།   

ཨོཾ་བཛྲ་ཨ་མྲྀ་ཏ་ཀུཎྜ་ལི་ཧ་ན་ཧ་ན་ཧཱུྂྂ་ཕཊ་ཀྱིས་བསངས། ༀ་སྭ་བྷཱ་ཝ་ཤུདྡྷཿཿསརྦ་དྷརྨཿཿསྭ་བྷཱ་ཝ་ཤུདྡྷོཧཾ་གིས་སྦྱངས། 

Cleansing and purifying the offering: 
Cleanse with:   om vajra amrita kundali hana hana hūng phat/   
Purify with:   om svabhāva shuddhāh sarva dharmāh svabhāva shuddho hang/   

སྟོང་པའི་ངང་ལས་བྷྲཱུཾཾ་ལས་རིན་པོ་ཆེའི་སྣོད་ཟབ་ཅིང་རྒྱ་ཆེ་བ་རྣམས་ཀྱི་ནང་དུ། ཨོཾ་ཨཱཿཿཧཱུྃ་ཞུ་བ་ལས་བྱུང་བའི་རྡོ་
རྗེའི་མཆོད་ཡོན། ཞབས་བསིལ།  མེ་ཏོག  །བདུག་སྤོས། སྣང་གསལ། དྲི་ཆབ། ཞལ་ཟས། རོལ་མོ་རྣམས་
དྭངས་ཤིང་ཐོགས་པ་མེད་པ། བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་ཀུན་ཏུ་བཟང་པོའི་རྣམ་ཐར་ལས་བྱུང་བའི་མཆོད་པའི་སྤྲིན་
ལྟ་བུ་རྒྱ་ནམ་མཁའི་མཐའ་དང་མཉམ་ཞིང་། དུས་འཁོར་བ་ཇི་སྲིད་རྒྱུན་མི་འཆད་པ་མཆོད་པའི་སྤྲིན་ཕུང་བསམ་
གྱིིས་མི་ཁྱབ་པར་གྱུར། 
tong pé ngang lé dhrum lé rin po ché nö zap ching gya chewa nam kyi nang du/    
om a hung zhuwa lé jungwé dor jé chö yön/   zhap sil/    mé tok/    duk pö/    nang 
sel/    dri chap/    zhel zé/    röl mo nam dang shing tok pa mé pa/    jang chup 
sem pa kün tu zang pö nam tar lé jungwé chö pé trin ta bu gya nam khé ta dang 
nyam zhing/    dünkhor ba ji si gyün mi ché pa chö pé trin pung sam gyi mi 
khyap par gyur/

Out of the state of emptiness arises the syllable BHRUM. It transforms into a 
vessel, deep and wide. In it are the syllables OM, AH, and HUNG. They melt 
and become vajra water for drinking, water for washing the feet, flowers, 
incense, lamps, perfume, food, and sound – shimmering pure and unlimited, 
vast as the sky, like the cloud-like offerings occurring in the history of 
Samantabhadra, and they endure as long as samsara.

ཨོཾ་བཛྲ་ཨརྒྷཾ་ཨཱཿཿཧཱུྂྂ། དེ་བཞིན་དུ། པཱ་དྱཾཾ། པུཥྤཾཾ། དྷཱུ་པཾ། ཨཱ་ལོ་ཀཾ། གནྡྷཾཾ། ནེཻཻ་ཝི་དྱཾཾ། ཤཔྟ་སྦྱར་བས་བྱིན་གྱིིས་བརླབས།

om vajra argham ah hung and repeat likewise wit  pādyam,   pushpam,   dhūpam,  
āloke,   gandhe,   naividya,   shapda. 

2



བསྲུང་འཁོར་བསྒོམ་པ།   རང་འཁོར་ལོའི་དབང་ཕྱུག་ཏུ་གསལ་བའི་ཐུགས་ཀར་རང་རིག་གི་ས་བོན་ཉི་མའི་འོད་ལྟར་
འབར་ཞིང་འོད་ཕྲེང་ཕྱོགས་ཐམས་ཅད་དུ་ཁྱབ་ཅིང་འབར་བ་ལས་བྱུང་བའི་སྟེང་ཐམས་ཅད་རྡོ་རྗེའི་གུར་དང་དེའི་
ནང་དུ་བླ་བྲེ། འོག་ཐམས་ཅད་རྡོ་རྗེའི་ས་གཞི། ལོགས་ཀྱི་ཕྱོགས་ཐམས་ཅད་རྡོ་རྗེའི་དྲ་བ་ཆེན་པོ་དང་། དེ་དག་
གི་བར་མཚམས་རྣམས་རྡོ་རྗེའི་མདའི་དྲ་བ་དང་། ཕྱི་རོལ་རྡོ་རྗེའི་ར་བ། དེའི་ཕྱི་རོལ་ཡེ་ཤེས་ཀྱི་མེ་དཔུང་བར་
མཚམས་མེད་པར་དུམ་བུ་གཅིག་ཏུ་འབར་ཞིང་འཁྲུགས་པ་བསྲུང་བའི་འཁོར་ལོ་ཡངས་ཤིང་རྒྱ་ཆེ་བར་གྱུར། 
rang khorlo’i wangchuk tu salwai thukkar rangrik ki sapön nyimai ö tar bar 
zhing ö trengchok thamché tu khyab ching barwa lé chungwai teng thamché 
dorjé’i kur tang téi nangtu la tré/    ok thamché dorjé’i sa zhi/    lokkyi chok 
thamché dorjé’i trawa chenpo tang/    te tak ki par tsam nam dorjé’i dai trawa 
tang/    chirol dorjé’i rawa/    téi chirol yeshé kyi mepung par tsam mepar tumpu 
chiktu barzhing trukpa sungwai khorlo yangshing gya che war kyur/

Protection of wheel:   I appear as the lord of the mandala. At my heart is my own 
seed syllable that glows like sunlight and whose light rays pervade and 
illuminate all directions. Through this, the entire area above me becomes a 
vajra tent with a canopy. The entire area below me becomes a vajra ground. 
All of the sides become a great vajra net. In the intermediate spaces of all of 
these arises a net of vajra arrows. Outside of that is a vajra fence, and outside 
of that a wall of wisdom fire that blazes and billows as a single mass without 
gap. Thus the big and wide protection wheel is formed.

ཨོཾ་མེ་དཱི་ནི་བཛྲཱིི་བྷ་ཝ་བཛྲ་བྷནྡ་བཛྲ་པྲ་ཀཱ་ར་བཛྲ་པཉྫ་བི་ཏཱ་ན་ས་ར་ཛཱ་ལ་ཏྲཾ་སཾཾ་ཏྲཾ་བཛྲ་ཛྭ་ལ་ཨ་ན་ལཱརྐ་ཧཱུྂྂ་ཧཱུྂྂ་ཧཱུྂྂ་ 
ཧཱུྂྂ་ཧཱུྂྂ་ཧཱུྂྂ་ ཧཱུྂྂ་ཧཱུྂྂ་ཧཱུྂྂ་ ཧཱུྂྂ། 
om medhini vajra bhava vajra bhanda vajra prakara vajra padza vitana sara 
dzvala tram sam tram vajra dzvala anala arka hung hung hung hung hung hung 
hung hung hung hung/

3



ཚོགས་ཞིང་སྤྱན་འདྲེན་པ།   རང་གི་ཐུགས་ཀའི་ས་བོན་ལས་དྲི་མ་མེད་པའི་འོད་ཀྱི་ཚོགས་སྤྲོས་པས་ཕྱོགས་བཅུ་དུས་
གསུམ་གྱིི་རྒྱལ་བ་ཐམས་ཅད་འཁོར་ལོའི་དབང་ཕྱུག་གི་རྣམ་པར་སངས་རྒྱས་དང་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའི་
ཚོགས་དཔག་ཏུ་མེད་པས་བསྐོར་བ་མདུན་གྱིི་ནམ་མཁར་སྤྱན་དྲངས། 
rangki thukkai sapön lé trima mepai ö kyi tsok tröpé chokchu tüsum kyi gyalwa 
thamché khorlo’i wangchuk ki nampar sangyé tang changchub sempai tsok paktu 
mepé korwa dünkyi namkhar chen trang/

Invitation of the field of merit:    From the seed syllable at my heart masses of 
stainless light emanate. By this light, all the victorious ones of the ten 
directions and the three times are invited and appear in front of me in the 
form of the lord of the mandala.

བཛྲ་ས་མཱ་ཛཿཿ 
vajrasa madza/

འོད་ཟེར་སྙིང་ཁར་ཐིིམ་པར་གྱུར།
özer nyingkhar thimpar kyur/  
The light rays dissolve into my heart.

བཛྲ་ཨཱ་ས་ན་ཏིཥྛ་སཏྭཾ། 
om vajra asana tishta stvam/

གང་གི་དྲིན་གྱིིས་བདེ་ཆེན་ཉིད། །སྐད་ཅིག་ཉིད་ལ་འཆར་བ་གང་། །
བླ་མ་རིན་ཆེན་ལྷག་པའི་ལྷ། །རྡོ་རྗེ་ཅན་ཞབས་པད་ལ་འདུད། ། 
kangki trinkyi dechen nyi/   kechik nyila charwa kang/    
lama rinchen lhakpai lha/    dorjé chen zhap pé la dü/

I prostrate to the lotus-like feet of Vajradhara, the precious guru, the supreme 
deity, by the grace of whom the great bliss arises in a single moment.

4



ཨོཾ་སརྦ་ཏ་ཐཱ་ག་ཏ་གུ་རུ་ཙ་ར་ཎ་ཨུ་པ་o
É
་ནཱ་ཡ་ཨཱཏྨ་ནཱཾཾ་ནིརྻ་ཏ་ཡཱ་མི། ཞེས་ཕྱག་འཚལ།

Pay homage with:  
om sarva tathagata gurucarana upastha naya atmanam niryatayami/

ཨོཾ་སརྦ་ཏ་ཐཱ་ག་ཏ་ཨཱ་དི་དེ་ཝ་ཏ་ས་པ་རི་ཝཱ་ར་ཨརྒྷཾ་པྲ་ཏཱིཙྪ་སྭཱ་ཧཱ་ནས་ཤཔྟའི་བར་མཆོད། 
Offer with:  
om sarva tathagata adidevata saparivara argham pratitsha svaha/ and repeat 
likewise  with  pādyam,   pushpam,   dhūpam,  āloke,   gandhe,  naividya,   shapda.

བསྟོད་པར་འོས་པ་ཐམས་ཅད་ལ། །ཞིང་རྡུལ་ཀུན་གྱིི་གྲངས་སྙེད་ཀྱི། །
ལུས་བཏུད་པ་ཡིས་རྣམ་ཀུན་ཏུ། །མཆོག་ཏུ་དད་པས་བསྟོད་པར་བགྱིི། །ཞེས་བསྟོད། 
töpar öpa thamché la/   zhingdul künkyi trangnyé kyi/   
lü tü pa yi namkün tu/   choktu tepé töpar gyi/

Praise with:    To all those who are worthy of praise, I prostrate with bodies as 
numerous as atoms in this universe and praise them wholeheartedly with 
deepest trust.

བྱང་ཆུབ་སྙིང་པོར་མཆིས་ཀྱི་བར། །སངས་རྒྱས་རྣམས་ལ་སྐྱབས་སུ་མཆི། །ཆོས་དང་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་
ཡི། །ཚོགས་ལའང་དེ་བཞིན་སྐྱབས་སུ་མཆི། །ཇི་ལྟར་སྔོན་གྱིི་བདེ་གཤེགས་ཀྱིས། །བྱང་ཆུབ་ཐུགས་ནི་སྐྱེད་པ་
དང༌། །བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའི་བསླབ་པ་ལ། །དེ་དག་རིམ་བཞིན་གནས་པ་ལྟར། །དེ་བཞིན་འགྲོོ་ལ་ཕན་དོན་དུ། 
།བྱང་ཆུབ་སེམས་ནི་བསྐྱེད་བགྱིི་ཞིང༌། །དེ་བཞིན་དུ་ནི་བསླབ་པ་ལའང༌། །རིམ་པ་བཞིན་དུ་བསླབ་པར་བགྱིི། །
ཞེས་དང་། 
changchub nyingpor chikyi par/   sangyé namla kyapsu chi/   chötang changchub 
sempa yi/   tsoklang tezhin kyapsu chi/   chitar ngönkyi deshek kyi/   changchub 
thukni kyepa tang/   changchub sempai labpa la/   tetak rimzhin nepa tar/   tezhin 
drola phen tön tu/   changchub semni kyégyi zhing/   tezhintu ni labpa lang/   
rimpa zhintu labpar gyi/

5



Until I reach the heart of awakening, I take refuge in the buddhas. I take refuge 
in the Dharma and in the assembly of bodhisattvas. Just as the sugatas of the 
past aroused the mind of awakening and progressed through the bodhisattva 
trainings, I too, will generate the mind of awakening and train in the same way 
for the benefit of beings. 

དཀོན་མཆོག་གསུམ་ལ་བདག་སྐྱབས་མཆི། །སྡིག་པ་ཐམས་ཅད་སོ་སོར་བཤགས། །འགྲོོ་བའི་དགེ་ལ་རྗེས་ཡི་
རངས། །སངས་རྒྱས་བྱང་ཆུབ་ཡིད་ཀྱིས་གཟུང༌། །སངས་རྒྱས་ཆོས་དང་ཚོགས་མཆོག་ལ། །བྱང་ཆུབ་བར་དུ་
སྐྱབས་སུ་མཆི། །རང་གཞན་དོན་ནི་རབ་བསྒྲུབ་ཕྱིར། །བྱང་ཆུབ་སེམས་ནི་བསྐྱེད་པར་བགྱིི། །བྱང་ཆུབ་མཆོག་གི་
སེམས་ནི་བསྐྱེད་བགྱིིས་ནས། །སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་བདག་གིས་མགྲོོན་དུ་གཉེར། །བྱང་ཆུབ་སྤྱོད་མཆོག་ཡིད་
འོང་སྤྱད་པར་བགྱིི། །འགྲོོ་ལ་ཕན་ཕྱིར་སངས་རྒྱས་འགྲུབ་པར་ཤོག །ལན་གསུམ་གསུམ་སྦྱར། 
könchok sumla dakyap chi/   dikpa thamché sosor shak/   drowai géla jéyi rang/   
sangyé changchub yikyi zung/   sangyé chötang tsokchok la/   changchub partu 
kyapsu chi/   rangzhen tönni rabdrub chir/   changchub semni kyepar gyi/   
changchub chokki semni kyégyi né/   semchen thamché daki drön tu nyer/   
changchub chöchok yiong chepar gyi/   drola phenchir sangyé drubpar sho/  x3

I take refuge in the three jewels and confess each and every wrongdoing. I 
rejoice in the virtues of beings and will hold the buddhas and bodhisattvas 
dear to my heart. I take refuge in the Buddha, the Dharma, and the supreme 
assembly until attaining enlightenment. I give rise to bodhichitta in order to 
fully accomplish the purpose of others and myself. Having given rise to supreme 
the supreme mind of bodhichitta, I welcome all sentient beings. I will practice 
the supreme bodhisattva conduct of acting with kindness. May I attain 
enlightenment for the benefit of all beings.  Recite three times

ཚོགས་ཞིང་རྣམས་རང་ལ་ཐིིམ་པར་གྱུར་པར་དམིགས། 
tsokzhing namrang la thimpar kyur/

The field of accumulation dissolves into me. Thus one should visualize.

6



སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་བདེ་བ་དང་བདེ་བའི་རྒྱུ་དང་ལྡན་པར་གྱུར་ཅིག །སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་སྡུག་བསྔལ་
དང་སྡུག་བསྔལ་གྱིི་རྒྱུ་དང་བྲལ་བར་གྱུར་ཅིག །སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་སྡུག་བསྔལ་མེད་པའི་བདེ་བ་དང་མི་
འབྲལ་བར་གྱུར་ཅིག །སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་ཉེ་རིང་ཆགས་སྡང་གཉིས་དང་བྲལ་བའི་བཏང་སྙོམས་ཆེན་པོ་ལ་
ཡུན་རིང་དུ་གནས་པར་གྱུར་ཅིག །ཅེས་ཡུན་རིང་དུ་བསྒོམ། 

semchen thamché dewa tang dewai gyu tang denpar kyur chik/   semchen 
thamché dukngal tang dukngal kyi gyu tang tralwar kyurchik/   semchen thamché 
dukngal mepai dewa tang mindral war kyurchik/   semchen thamché nyering 
chakdang nyitang tralwai tangnyom chenpo la yün ringtu nepar kyurchik/

May all sentient beings have happiness and the causes of happiness. May all 
sentient beings be freed from suffering and the causes of suffering. May all 
sentient beings not be separated from the happiness that is free from suffering. 
May all sentient beings dwell for a long time in great equanimity free from the 
bias of attachment and aversion. Thus one should meditate for a long time.

དེའི་ངང་ནས། ཨོཾ་ཤཱུ་ནྱ་ཏཱ་ཛྙཱ་ན་བཛྲ་སྭ་བྷཱ་ཝ་ཨཱཏྨ་ཀོ྅ཧཾ། 
Then, from this state of meditation utter: om shunyata jnana vajra sobhava atma ko hang/

དངོས་གཞི་ལྷ་བསྒོམ་པ།   ཆོས་དང་ཆོས་ཉིད་གཟུང་བ་དང་འཛིན་པས་བསྡུས་པའི་ཆོས་ཐམས་ཅད་རང་བཞིན་སྟོང་པ་
ཆེན་པོ་འོད་གསལ་བ་བདེ་བ་དམ་པའི་རང་བཞིན་ཉིད་དུ་གྱུར། སྟོང་པའི་ངང་ལས་བསྲུང་བའི་འཁོར་ལོ་ཡངས་
པའི་དབུས་སུ། པཾ་ལས་པདྨ་དང་ཨ་ལས་ཟླ་བའི་གདན་ལ། ཨ་དཀར་པོ་ལས་སེངྒེ་དཀར་པོའི་སྟེང་དུ་ཨོཾ་ལས་
པདྨ་དཀར་པོའི་ལྟེ་བར་ཧྲཱིཿཿས་མཚན་པ་ཡོངས་སུ་གྱུར་པ་ལས། བདག་ཉིད་འཕགས་པ་སེངྒེ་སྒྲ་དཀར་པོ་ཞལ་
གཅིག་སྤྱན་གསུམ་རལ་པའི་ཅོད་པན་ཅན་འོད་དཔག་ཏུ་མེད་པས་མཚན་པ། རྒྱལ་པོ་རོལ་པའི་སྟབས་ཀྱིས་
གདོང་ལྔའི་སྟེང་ན་འགྱིིང་བ། སྟག་ལྤགས་ཀྱི་ཤམ་ཐབས་ཅན། དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ལྔ་སྤྲོ་ཞིང་རོལ་པའི་དཔའ་
བོ་ལྔ་དང་ཟླ་བ་ཕྱེད་པས་བརྒྱན་པ། ཕྱག་གཡོན་པདྨ་དཀར་པོའི་སྟེང་དུ་རལ་གྲི་དཀར་པོ་དང་དེ་དང་ཉེ་བར་པདྨ་
དཀར་པོའི་སྟེང་དུ་མེ་ཏོག་དྲི་བཟང་པོ་སྣ་ཚོགས་པས་ཡོངས་སུ་གང་བའི་ཐོད་པ་དཀར་པོ། ཕྱག་གཡས་པདྨ་
དཀར་པོའི་སྟེང་ན་སྦྲུལ་དཀར་པོས་དཀྲིས་པའི་དབྱུག་པ་དཀར་པོ་རྩེ་གསུམ་པ་འཛིན་པ་དར་གྱིི་ཅོད་པན་ཅན་ནོ།།

7



chötang chönyi zungwa tang dzinpé düpai chö thamché rangzhin tongpa chenpo 
ösalwa dewa tampai rangzhin nyi tu kyur/  tongpai nganglé sungwai khorlo 
yangpai wüsu/   pam lé pema tang a lé dawai denla/   a karpo lé sengé karpo’i 
tengtu om lé pema karpo’i tewar hrih tsenpa yongsu kyurpa lé/   daknyi phakpa 
sengédra karpo zhalchik chensum ralpai chöpen chenö paktu mepé tsenpa/   
gyalpo rolpai tapkyi dongngai tengna gyingwa/   takpak kyi shamthap chen/   
tezhin shekpa ngatro zhing rolpai pawo nga tang dawa chepé gyenpa chakyön 
pema karpo’i tengtu raltri karpo tang tétang nyewar pema karpo’i tengtu metok 
tri zangpo natsok pé yongsu kangwai thöpa karpo/   chakyé pema karpo’i teng 
nadrul karpö tripai yukpa karpo tsesum pa dzinpa tar kyi chöpen chen no/

The main part, the practice of the deitie:   All phenomena, subsumed in entities and 
reality, perceived and perceiver, are by their nature in the state of great emptiness, 
pure luminosity, and true bliss. Out of this state of emptiness arises the vast 
protection wheel. In the center of that from PAM arises a lotus and from A 
arises a moon disc. On the moon disc is a white A that transforms into a white 
lion. On the white lion a white lotus arises from OM, its middle marked with 
the syllable HRIH. It transforms, and from it I arise as the noble Simhanada 
of white body color, with one face, three eyes, and a hair crown with Amitabha 
in it. In the posture of a playful king I sit gracefully on the lion. I am wearing 
a skirt of tiger skin and am shining with the five tathagatas. I am adorned with 
five hair tufts and the crescent moon. In my left hand I hold a white lotus on 
which stands a white sword. On a white lotus that is close to the first one is a 
white skull bowl that is entirely filled with fragrant flowers. In my right hand 
I hold a white lotus on which is a white trident that is entwined by a white 
snake. I am dressed in the garments and have a hair crown with silk ribbons.

ཡེ་ཤེས་པ་སྤྱན་དྲངས་པ་ནི།   དེ་དག་གི་དཔྲལ་བར་ཨོཾ་དཀར་པོ། མགྲིན་པར་ཨཱཿཿདམར་པོ། སྙིང་ཁར་ཧཱུྃ་སྔོན་པོ་དེ་
གསུམ་ལས་འོད་ཟེར་སྣ་ཚོགས་འཕྲོས་པས་ཡེ་ཤེས་སེམས་དཔའི་ཚོགས་དང་དབང་གི་ལྷ་རྣམས་མདུན་གྱིི་
ནམ་མཁར་སྤྱན་དྲངས། 
tetak ki tralwar om karpo/   drinpar ah marpo/   nyingkhar hung ngönpo té 
sumlé özer natsok tröpé yeshé sempai tsoktang wangki lhanam dünkyi 
namkhar chentrang/ 

8



Inviting the wisdom beings:   Visualize that from the three places of these two, the 
white OM at the forehead, the red AH at the throat, and the blue HUNG at 
the heart, light rays emanate that invite the assembly of wisdom beings and 
the empowerment deities to the space in front of oneself.

ཉེར་སྤྱོད་ལྔས་མཆོད།    ཨོཾ་སརྦ་ཏ་ཐཱ་ག་ཏ་པུཥྤཾཾ། དེ་བཞིན་དུ། དྷཱུ་པཾ། ཨཱ་ལོ་ཀཾ། གནྡྷཾཾ། ནེཻཻ་ཝི་དྱཾཾ་པྲ་ཏཱིཙྪ་སྭཱ་ཧཱ་བར་མཆོད།

Offer the five enjoyments:     om sarva tathagata pushpam pratitsha svaha/
and repeat likewise wit  dhūpam,  āloke,   gandhe,   naividya.

ཛཿཿཧཱུྂྂ་བཾ་ཧོཿཿ ས་མ་ཡ་སཏྭཾ། 
dza hung bam ho/   samaya stvam/

ཨོཾ་ཨཱཿཿཧཱུྂྂ་གིས་ཡེ་ཤེས་པ་དང་དམ་ཚིག་པ་གཉིས་སུ་མེད་པར་གྱུར། དབང་གི་ལྷས། ཨོཾ་སརྦ་ཏ་ཐཱ་ག་ཏ་ཨ་བྷི་
ཥིཉྩ་ཏུ་མཱཾ། ཞེས་གསོལ་བ་བཏབ་པས། དབང་གི་ལྷས་རིན་པོ་ཆེའི་བུམ་པ་བདུད་རྩིས་གང་བ་བསྣམས་ནས། ཨོཾ་
སརྦ་ཏ་ཐཱ་ག་ཏ་ཨ་བྷི་ཥེ་ཀ་ཏ་ས་མ་ཡ་ཤྲཱིི་ཡེ་ཧཱུྂྂ།

om a hung gi yeshe pa tang tam tsik pa nyisu me par kyur/    wang gi lhé/   om sarva 
tathagata abhi shintsatu mam/ zhé solwa tabpé/  wangki lhé rinpochéi pumpa dütsi 
kangwa namné/ om sarva tathagata abhishekata samaya shriye hung/

With om ah hung the samaya being and wisdom being become one.
om sarva tathagata abhi shintsatu mam. Thus one requests. Then one should 
visualize that the thus requested empowerment deities take the jeweled vase that is filed with 
nectar and speak om sarva tathagata abhishekata samaya shriye hung. They 
confer the empowerment. My body becomes filled [with the water from the 
vase] and all stains are purified.

ཞེས་དབང་བསྐུར་སྐུ་གང་དྲི་མ་དག །ཆུའི་ལྷག་མ་ཡར་ལུད་པ་ལས་རང་རིགས་ཀྱི་བདག་པོ་གཙོ་བོར་གྱུར་པའི་
རིགས་ལྔས་དབུ་བརྒྱན། དབང་གི་ལྷ་རྣམས་རང་ཉིད་ལ་ཐིིམ་པར་གྱུར་པར་དམིགས། 

9



zhé wangkur ku kang trima tak/   chui lhakma yar lüpa lérang rikkyi dapo tsowor 
kyurpai rikngé wugyen/   wangki lhanam rangnyi la thimpar kyur/

The excess water overflows at the top of my head and becomes a crown ornament 
of the five buddha families with the lord of my own family as the main one. 
The empowerment deities dissolve into me.

ཨོཾ་སརྦ་ཏ་ཐཱ་ག་ཏ་ཨརྒྷཾ་པྲ་ཏཱིཙྪ་སྭཱ་ཧཱ་ནས་ཤཔྟའི་བར་གྱིིས་མཆོད། 
offer with:     om sarva tathagata argham pratitsha svaha/ and repeat likewise  
pādyam,   pushpam,   dhūpam,  āloke,   gandhe,   naividya,   shapda.

དཔལ་ལྡན་རྡོ་རྗེའི་སྐུ་འཆང་བ། །རྡོ་རྗེའི་སྐུ་ལ་ཕྱག་འཚལ་བསྟོད། །དཔལ་ལྡན་རྡོ་རྗེའི་གསུང་འཆང་བ། །རྡོ་རྗེའི་
གསུང་ལ་ཕྱག་འཚལ་བསྟོད། །དཔལ་ལྡན་རྡོ་རྗེའི་ཐུགས་འཆང་བ། །རྡོ་རྗེའི་ཐུགས་ལ་ཕྱག་འཚལ་བསྟོད། 
།བསྟོད་པར་འོས་པ་ཐམས་ཅད་ལ། །ཞིང་རྡུལ་ཀུན་གྱིི་གྲངས་སྙེད་ཀྱི། །ལུས་བཏུད་པ་ཡིས་རྣམ་ཀུན་ཏུ། །མཆོག་
ཏུ་དད་པས་བསྟོད་པར་བགྱིི། །ཞེས་བསྟོད། ལྷ་སྐུ་སྒྱུ་མ་ལྟ་བུ་ལ་སེམས་གཏད་ནས་ཡུན་རིང་དུ་བསྒོམ།

palden dorjé’i ku chang wa/   dorjé’i kula chatsal tö/   palden dorjé’i sung chang 
wa/   dorjé’i sungla chatsal tö/   palden dorjé’i thuk chang wa/   dorjé’i thukla 
chatsal tö/   töpar öpa thamché la/   zhingdul künkyi trangnyé kyi/   lü tüpa yi 
namkün tu/   choktu tepé töpar gyi/

The praise:    You possess the glorious vajra body; I bow to the vajra body and 
praise it. You possess the glorious vajra speech; I bow to the vajra speech and 
praise it. You possess the glorious vajra mind; I bow to the vajra mind and 
praise it. To all those who are worthy of praise, I prostrate with bodies as 
numerous as atoms in this universe and praise them holeheartedly with 
deepest trust. With the mind-set that the deity body is illusion-like, one should meditate for 
a long time.

10



དེས་ངལ་ན། ཐུགས་ཀར་པད་ཟླའི་སྟེང་དུ་ལྷ་རང་གི་ས་བོན་ཧྲཱིཿཿཡིག་གི་མཐར་སྔགས་ཕྲེང་ལྷའི་མདོག་མཐུན་གྱིིས་
བསྐོར་བ་ལས་འོད་ཟེར་འཕྲོས། སངས་རྒྱས་དང་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་ཐམས་ཅད་མཆོད་ཅིང་བྱིན་རླབས་
བསྡུས་ཁམས་གསུམ་པའི་སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་ཀྱི་སྡིག་སྒྲིབ་སྦྱངས། མྱ་ངན་ལས་འདས་པའི་གོ་འཕང་ལ་
བཀོད། ཕྲིན་ལས་ཐམས་ཅད་སྒྲུབ་པར་བྱས། ཚུར་འདུས་སྔགས་ཕྲེང་ས་བོན་དང་བཅས་པ་ལ་ཐིིམ་པར་གྱུར་པར་
བསམ། 

ku gyuma tapu la semté néyün ringtu gom téngal na thukkar pédai tengtu 
lharang ki sapön kyi tharngak trenglhai dokthün kyi korwa lé özer trö sangyé 
tang changchub sempa thamché chö ching chinlap dü kham sumpai semchen 
thamché kyi dikdrib jang nya ngen lé depai kophang la kö trinlé thamché 
drubpar ché tsurdü ngaktreng sapön tang chepa la thimpar kyur/

When one is exhausted from that, visualize:

The seed syllable of the deity hrih at your heart, standing on a lotus and 
moon disc. The seed syllable is encircled by the garland of the mantra 
letters whose color accords with the color of the deity. Light rays emanate 
from it making offerings to the buddhas and bodhisattvas, collecting 
their wholesome energy, purifying the negativity and obscurations of all 
beings of the three realms and establishing them in the state of nirvana, 
and fulfilling all activities. The light withdraws into the garland of the 
mantra syllables as well as into the seed syllable.

11



བཟླ་བྱའི་སྔགས་ནི། 

ཨོཾ་ཨཱཿཿཧྲཱིཿཿསིངྷ་ནཱ་ད་ཧཱུྂྂ་ཕཊ་སྭཱ་ཧཱ། ཞེས་ནུས་ཐང་བཟླའོ། །

recitation mantra:

om ah hrih singha nada hung phat svaha/
 recite as much as possible

12



མཆོད་པ་ཁ་གསོས། ཨོཾ་སརྦ་ཏ་ཐཱ་ག་ཏ་ས་པ་རི་ཝཱ་ར་ཨརྒྷཾ་པྲ་ཏཱིཙྪ་སྭཱ་ཧཱ་ནས་ཤཔྟའི་བར་གྱིིས་མཆོད། 
offer with:   om sarva tathagata saparivara argham pratitsha svaha/ and repeat 

likewise  pādyam,   pushpam,   dhūpam,  āloke,   gandhe,   naividya,   shapda.

བསྟོད་པ་ནི། དྲི་མེད་ཆུ་སྐྱེས་གདོང་ལྔའི་སྟེང༌། །རོལ་པའི་སྟབས་བཞུགས་སྙིང་རྗེའི་གཏེར།  །
འགྲོོ་བའི་ནད་གདོན་ཞི་མཛད་པ། །སེང་གེ་སྒྲ་ལ་ཕྱག་འཚལ་བསྟོད། །
trimé chukyé dong ngai teng/   rolpai tapzhuk nyingjéi ter/
drowai nedön zhi dzé pa/   sengké drala chatsal tö/

The praise:   Upon the lion and stainless lotus, in a dancing posture, the treasure 
of compassion resides, pacifying the illnesses and demonic influences of beings. 
To the Lion’s Roar, I offer homage and praise.

ནོངས་པ་བཤགས་པ་ནི།  མ་འབྱོར་པ་དང་ཉམས་པ་དང༌། །གང་ཡང་བདག་རྨོངས་བློ་ཡིས་ནི། །
བགྱིིས་པ་དང་ནི་བགྱིིད་རྩལ་གང། །དེ་ཀུན་མགོན་པོས་བཟོད་པར་མཛོད། །
major་pa tang nyampa tang/    kang yang da mong loyi ni/   
gyipa tangni gyitsal kang/   tékün gönpö zöpar dzö/

Confession:   For anything lacking or incomplete, for any mistakes I made or had 
others make, due to my ignorance and confusion, protectors, please forgive 
them all!

ཡི་གེ་བརྒྱ་པ་ལན་གསུམ་བཟླ། 

ཨོཾ་བཛྲ་སཏྭ་ས་མ་ཡ། མ་ནུ་པཱ་ལ་ཡ། བཛྲ་སཏྭ་ཏྭེ་ནོ་པ་ཏིཥྛ། དྲྀ་ཌྷོ་མེ་བྷ་ཝ། སུ་ཏོ་ཥྱོ་མེ་བྷ་ཝ། སུ་པོ་ཥྱོ་མེ་བྷ་
ཝ། ཨ་ནུ་རཀྟོ་མེ་བྷ་ཝ། སརྦ་སིདྡྷི་མྨེེ་པྲ་ཡཙྪ། སརྦ་ཀརྨ་ སུ་ཙ་མེ། ཙིཏྟཾ་ཤྲེེ་ཡཿཿ་ཀུ་རུ་ཧཱུྃ། ཧ་ཧ་ཧ་ཧ་ཧོཿཿ བྷ་ག་
ཝན། སརྦ་ཏ་ཐཱ་ག་ཏ། བཛྲ་མཱ་མེ་མུཉྩ། བཛྲཱིི་བྷ་ཝ། མ་ཧཱ་ས་མ་ཡ་སཏྭ་ཨཱཿཿ

13



hundred-syllable mantra:
om vajra satva samaya/ manu palaya/ vajra satva tenopa tistha/ dridho me bhawa/ 
sutoshyo me bhawa/ suposhyo me bhawa/ anu rakto me bhawa/ sarva siddhi mem 
prayatsa/ sarva karma sutsa me tsitam shreya kuru hung/ haha haha ho/ bhagawan 
sarva tathagata/ vazra mame muntsa/ vajri bhawa/ maha samaya satva ah/   x3

བཤེགས་བསྡུ་ནི།   ཡེ་ཤེས་པ་རང་བཞིན་གྱི་ིགནས་སུ་གཤེགས་ལ། དམ་ཚིག་པ་དང་སྣོད་བཅུད་རང་བཞིན་གྱིསི་དག་
པའི་དམིགས་མེད་འོད་གསལ་བདེ་བ་ཆེན་པོའི་རང་གཤིས་ཀྱི་ངོ་བོ་སྟོང་པ་ཉིད་དུ་གྱུར་པར་དམིགས་ལ་མཉམ་པར་བཞག 

yeshepa rangzhin kyi nésu shekla tamtsikpa tang nöchü rangzhin kyi takpai 
mikmé ösal dewa chenpo’i rang shikyi ngowo tongpanyi tu kyur/

Dissolution:   The wisdom beings return to the natural state, and the samaya 
being and the outer world, as well as all beings, turn into the naturally pure 
state without reference point, into the emptiness of inherent being, natural 
luminosity, and great bliss. In that state one should rest meditatively.

།མཐར། བསོད་ནམས་འདི་ཡིས་ཁམས་གསུམ་གྱིི་སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་ཀྱིས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པའི་ཡེ་ཤེས་
མྱུར་དུ་ཐོབ་པར་གྱུར་ཅིག །ཅེས་བསྔོ་བས་རྒྱས་བཏབ་ནས་སྤྱོད་ལམ་ཆོས་དང་མཐུན་པར་སྤྱོད་ཅིང་ལྡང་ངོ་།།

dedication:   By this merit may all beings of the three realms quickly attain the 
wisdom of the Tathagata.   Then rise from the practice while maintaining conduct that is 
in accord with the Dharma.

 སེངྒེ་སྒྲའི་སྒྲུབ་ཐབས་ཨ་ཝ་དྷཱུ་ཏི་པ་གཉིས་མེད་རྡོ་རྗེ་ཞབས་ཀྱིས་སོ།། 

This sadhana of Simhanada was composed by master Avadhutipa/Advayavajra.

14



བསྔོ་སྨོན།
DEDICATION AND PRAYER

བསོད་ནམས་འདི་ཡིས་ཐམས་ཅད་གཟིིགས་པ་ཉིད། །ཐོབ་ནས་ཉེས་པའི་དགྲ་རྣམས་ཕམ་བྱས་ཏེ། །
སྐྱེ་རྒ་ན་འཆིའི་རྦ་ཀློང་འཁྲུགས་པ་ཡི། །སྲིད་པའི་མཚོ་ལས་འགྲོོ་བ་བསྒྲོལ་བར་ཤོག །
sö nam di yi tam ché zik pa nyi/   top né nyé pé dra nam pam jé té/   
kyé ga na chi ba long truk pa yi/   si pé tso lé dro wa dröl bar shok/

By this merit may I achieve omniscience, and having defeated all enemies—
the faults—may I liberate all beings from the ocean of samsaric existence 
and its pounding waves of birth, old age, sickness and death.

བྱང་ཆུབ་སེམས་མཆོག་རིན་པོ་ཆེ། །མ་སྐྱེས་པ་རྣམས་སྐྱེ་གྱུར་ཅིག །
སྐྱེས་པ་ཉམས་པ་མེད་པར་ཡང༌། །གོང་ནས་གོང་དུ་འཕེལ་བར་ཤོག ། 
jang chup sem chok rin po ché/   ma kyé pa nam kyé gyur chik/   
kyé pa nyam pa mé par yang/   gong né gong du pel war shok/

May the precious, supreme mind of awakening  arise wherever it has not 
yet arisen. May it not decline wherever it has arisen, but ever increase 
more and more.

འཇམ་དཔལ་དཔའ་བོ་ཇི་ལྟར་མཁྱེན་པ་དང་། །ཀུན་ཏུ་བཟང་པོ་དེ་ཡང་དེ་བཞིན་ཏེ། །
དེ་དག་ཀུན་གྱིི་རྗེས་སུ་བདག་སློབ་ཅིང་། །དགེ་བ་འདི་དག་ཐམས་ཅད་རབ་ཏུ་བསྔོ། ། 
jam pel pa wo ji tar khyen pa dang/   kün tu zang po dé yang dé zhin té/   
dé dak kün gyi jé su dak lop ching/   ge wa di dak tam ché rap tu ngo/

The hero Manjushrī who knows how, and likewise Samantabhadra: 
I follow in their path and fully dedicate all these virtues. 

15



སངས་རྒྱས་སྐུ་གསུམ་བརྙེས་པའི་བྱིན་རླབས་དང༌། །ཆོས་ཉིད་མི་འགྱུར་བདེན་པའི་བྱིན་རླབས་དང༌། །
དགེ་འདུན་མི་ཕྱེད་འདུས་པའི་བྱིན་རླབས་ཀྱིས། །ཇི་ལྟར་བསྔོས་བཞིན་སྨོན་ལམ་འགྲུབ་པར་ཤོག ། 
sang gyé ku sum nyé pé jin lap dang/   chö nyi mi gyur den pé jin lap dang/   
gen dün mi ché dü pé jin lap kyi/   ji tar ngö zhin mön lam drup par shok/ 

By the blessing of the Buddha, who attained the three kāyas; by the 
blessing of the truth that is unchanging reality itself; and by the blessing 
of the community that is the undivided Sangha, may my prayers bear 
the fruit that accords with my dedication.

བདག་དང་འཁོར་འདས་ཐམས་ཅད་ཀྱིས་དུས་གསུམ་དུ་བསགས་པ་དང་ཡོད་པའི་དགེ་བའི་རྩ་བ་འདིས་བདག་
དང་སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་མྱུར་དུ་བླ་ན་མེད་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་བྱང་ཆུབ་རིན་པོ་ཆེ་ཐོབ་པར་གྱུར་ཅིག། 
dak dang khor dé tam ché kyi dü sum du sak pa dang yö pé ge wé tsa wa di dak 
dang sem chen tam ché nyur du la na mé pa yang dak par dzok pé jang chup rin 
po ché top par gyur chik/

By the virtues accumulated in the three times by myself and all of samsāra 
and nirvāna, and by the innate root of virtue, may all sentient beings 
and I quickly attain the unsurpassable, perfect, complete and precious 
awakening.

ཤེས་བྱ་ཀུན་གཟིིགས་ཀུན་མཁྱེན་ཆོས་ཀྱི་རྗེ། །རྟེན་འབྲེལ་གནད་ལ་དབང་ཐོབ་འབྲི་གུང་པ། །
རིན་ཆེན་དཔལ་གྱིི་བསྟན་པ་སྲིད་མཐའི་བར། །བཤད་སྒྲུབ་ཐོས་བསམ་སྒོམ་པས་འཛིན་གྱུར་ཅིག ། 
shé ja kün zik kün khyen chö kyi jé/   ten drel né la wang top dri gung pa/   
rin chen pal gyi ten pa si té bar/   shé drup tö sam gom pé dzin gyur chik/ 

May the teachings of the Drikungpa, Ratnashrī—who perceives all that can 
be known; Omniscient Lord of the Dharma with mastery over the vital point 
of dependent origination—be upheld through hearing, contemplation, and 
meditation in places of study and practice until the end of samsaric existence.

16



བཀའ་བརྒྱུད་བླ་མ་མཆོག་གསུམ་ཡི་དམ་ལྷ། །མཁའ་འགྲོོ་ཆོས་སྲུང་བདེན་པའི་བྱིན་རླབས་ཀྱིས། །ནཱ་གརྫུ་ན་
གཉིས་པའི་རིང་ལུགས་ཀྱི། །ཆོས་སྲིད་དགོན་གནས་དར་ཞིང་རྒྱས་པ་དང་། །མི་མཐུན་ཉེས་པའི་འཚེ་བ་གང་
སྡང་ཡང་། །ཞི་ཞིང་བཀྲ་ཤིས་བདེ་ལེགས་ཕུན་ཚོགས་ཤོག ། 
ka gyü la ma chok sum yi dam lha/   khan dro chö sung den pé jin lap kyi/   
na gar ju na nyi pé ring luk kyi/   chö si gön né dar zhing gyé pa dang/   
mi tün nyé pé tse wa gang dang yang/   zhi zhing ta shi dé lek pün tsok shok/

Through the blessings of the truth of the Kagyu lamas, the Three Jewels, 
yidam deities, dākinīs, and Dharma protectors, may the spiritual and 
worldly legacy, as well as the monasteries, of the second Nāgārjuna 
flourish and prosper. May the hostility of adversaries, no matter how 
violently they act, be pacified, and may there be perfect auspiciousness, 
happiness, and goodness. 

དགོངས་པ་རྣམ་དག་བཀའ་དང་མཐུན་པ་ཡི། །མ་ནོར་ལམ་སྟོན་དགེ་བ་ཅི་སྒྲུབ་པས། །
ས་བཅུ་མགོན་པོ་འབྲི་གུང་རིན་ཆེན་གྱིི། །བསྟན་པ་དར་ཞིང་ཡུན་རིང་གནས་གྱུར་ཅིག །
gong pa nam dak ka dang tün pa yi/   ma nor lam tön ge wa chi drup pé/   
sa chu gön po dri gung rin chen gyi/   ten pa dar zhing yün ring né gyur chik/

By the power of the virtue accumulated through showing, in accord with 
the Buddha’s teaching, the unmistaken path of the utterly pure intent, 
may the teachings of Drikungpa Ratnashrī, our tenth-bhūmi protector, 
flourish and remain forever.

SARVA MANGALAM

17




